
 

1 
 

JORNADA DE INICIAÇÃO CIENTÍFICA DA FAACZ - 2025  

CARTOGRAFANDO EXPERIÊNCIAS DE VIOLÊNCIAS RACIAIS E OS 
IMPACTOS NO DESENVOLVIMENTO COGNITIVO COM ESTUDANTES DO 

ENSINO SUPERIOR 

 
 
Eduarda Felix da Silva (dudafelix144@gmail.com) 
Aluno de graduação do curso de Psicologia  
Eduarda Mattiuzi Selvatici (dudamattiuzi4@gmail.com)  
Aluno de graduação do curso de Psicologia  
Evelyn de Souza Portela (desouzaevelyn34@gmail.com) 
Aluno de graduação do curso de Psicologia  
Karen Silva Rosa (rosa2010@hotmail.com) 
Aluno de graduação do curso de Psicologia  
Stéfani Martins Pereira (stefani.martins@fsjb.edu.br)  
Professora Orientadora  

 
 

RESUMO 
graduação, historicamente concebida como um espaço privilegiado de produção de conhecimento e 
emancipação, revela-se também um campo de forças onde a colonialidade do saber persiste, produzindo e 
reproduzindo violências raciais sutis e explícitas. Nesse cenário, o racismo não se manifesta unicamente 
como um problema de convivência, mas se aprofunda na própria estrutura da razão e da inteligibilidade, 
atuando como um dispositivo de racialidade que inferioriza as capacidades intelectuais de estudantes negras 
e impõe um epistemicídio (Carneiro, 2023). O presente estudo, alinhado à perspectiva de uma psicologia 
da invenção (Kastrup,2007), propõe-se a cartografar os impactos dessa violência na cognição e na 
afetividade de mulheres universitárias, buscando compreender não apenas os desafios impostos, mas, 
sobretudo, as trilhas de resistência e criação de si que emergem em suas trajetórias acadêmicas e de vida. 
Os resultados revelam que, embora a dor e a desvalorização afetem a motivação e a atenção, elas também 
impulsionam processos inventivos de aprendizagem e reconstrução de si. Assim, a cognição se mostra um 
campo de resistência, onde o pensar e o sentir se entrelaçam na criação de novos modos de existir 
 
PALAVRAS-CHAVE: Racismo estrutural; Cognição; Mulheres negras; Epistemicídio; Resistência. 
 
 
1 – INTRODUÇÃO  
As trajetórias acadêmicas das estudantes negras são marcadas por processos de marginalização e exclusão 
simbólica, evidenciando a reprodução de hierarquias raciais no espaço universitário. Esses processos se 
manifestam na desvalorização de identidades culturais e corporais racializadas, refletindo o controle 
epistemológico do conhecimento dominante, que naturaliza padrões hegemônicos de cognição, aparência, 
comportamento e legitimidade acadêmica, desconsiderando as singularidades e saberes produzidos por 
grupos historicamente subjugados. 
 
Diante disso, torna-se essencial investigar a violência racial no contexto acadêmico brasileiro. Essa 
investigação suscita a questão central deste estudo: Como as experiências de violências raciais vividas por 
estudantes negras no ensino superior afetam seus processos cognitivos, como memória, atenção, linguagem 
e aprendizagem, e de que forma essas estudantes desenvolvem estratégias de resistência e invenção frente 
à colonialidade do saber que domina o ambiente acadêmico?  
 
O presente estudo visa conhecer a experiência de estudantes negras, que cursam o ensino superior, no que 
diz respeito a suas vivências em relação aos processos cognitivos. Foram realizados encontros a fim de 
compreender de que maneira as experiências de racismo e discriminação as afetam e como essas trajetórias 
podem ser reinterpretadas e transformadas através de processos inventivos de cognição, conforme propõe 
Kastrup (2007). 
 



 

2 
 

JORNADA DE INICIAÇÃO CIENTÍFICA DA FAACZ - 2025  

 
2 – REVISÃO BIBLIOGRÁFICA OU REFERENCIAL TEÓRICO  
As relações raciais permeiam diversas esferas da vida social e apresenta profundas implicações para o 
desenvolvimento cognitivo dos indivíduos. Este estudo se insere no campo teórico que questiona as formas 
de produção e distribuição do conhecimento, com base nas ideias do dispositivo da racialidade, de Sueli 
Carneiro (2023). A autora argumenta que o conhecimento dominante, produzido e legitimado pelas 
instituições ocidentais, tende a silenciar e marginalizar outras formas de saber, especialmente as que 
emergem de contextos não ocidentais, como as tradições indígenas e africanas. Tal hegemonia molda a 
cognição dos grupos subjugados, influenciando como percebem e compreendem o mundo. (Carneiro, 
2023). 
 
Paralelamente, Kastrup (2007), propões a cognição como invenção, apresentando-a como um processo 
inventivo, no qual o indivíduo não apenas internaliza informações, mas constrói ativamente sua 
compreensão de si mesmo e do mundo ao seu redor. Segundo a autora, a cognição não é um processo 
passivo de recepção de conhecimentos estabelecidos, mas uma constante invenção de si e do mundo. Nesse 
sentido, a cognição é também um espaço de resistência e inventividade, onde indivíduos e grupos podem 
contestar e redefinir as formas hegemônicas de saber, promovendo novas epistemologias que refletem suas 
experiências e perspectivas únicas (Kastrup, 2001). 
 
A partir de Vygotsky (1991), entende-se que a cognição é uma função sócio-histórica mediada por 
ferramentas culturais, como a linguagem, os símbolos e os saberes compartilhados. Possibilitar a 
comunicação, mediando a relação entre sujeito e objeto do conhecimento, permitindo a transmissão cultural 
e a generalização da experiência. Wallon (1968), por sua vez, conceitua os afetos como aspectos 
constitutivos e indissociáveis da construção do sujeito. Em sua perspectiva, os processos cognitivos e 
afetivos devem ser analisados conjuntamente em sua gênese e evolução, uma vez que são inseparáveis no 
desenvolvimento humano. 
 
Assim Wallon e Vygotsky estabelecem uma base para entender o ser humano como produto de sua história 
social, e a interseção entre as ideias de Carneiro (2023) e Kastrup (2007) oferecem um terreno fértil para 
explorar como as relações raciais, mediadas por estruturas de poder e conhecimento, influenciam os 
processos cognitivos. O dispositivo da racialidade, conforme descrito por Carneiro, impõe barreiras 
cognitivas que limitam a capacidade de grupos racializados de se reconhecerem e se expressarem dentro 
dos parâmetros do conhecimento dominante (Carneiro, 2023). Por outro lado, a perspectiva de Kastrup 
sobre a cognição como invenção abre espaço para entender como esses grupos podem subverter essas 
barreiras, utilizando a cognição como uma ferramenta de resistência e reconfiguração de suas identidades 
e do mundo ao seu redor (Kastrup, 2007). 
 
 
3 – METODOLOGIA DO TRABALHO OU DESENVOLVIMENTO 

Esta pesquisa não só contribui para o campo dos estudos sobre cognição e relações raciais, como também 
promove uma reflexão crítica sobre as estruturas de poder que moldam o saber e o ser. Buscando não apenas 
desvelar os impactos das violências raciais sobre a cognição, mas também destacar as possibilidades de 
transformação e criação que emergem desse processo. 
 
Desse modo, o projeto adotou uma abordagem qualitativa, com ênfase na pesquisa-intervenção, utilizando 
o método cartográfico. A escolha da pesquisa-intervenção se deu por sua capacidade de promover 
transformação, enquanto que o método cartográfico permitiu explorar as interações complexas entre os 
elementos estudados, mulheres participantes, pesquisadoras e campo. 
 
Na pesquisa-intervenção busca-se o rompimento das dualidades hegemônicas na produção de 
conhecimento acadêmico e científico, como fazer e conhecer, teoria e prática, pesquisar e intervir, 
afirmando a premissa de que toda pesquisa é intervenção. Ademais, o percurso do pesquisador evita 
prescrições, sendo guiado por pistas a serem seguidas (Passos; Barros, 2015). A cartografia por sua vez 
utiliza diários de campo, narrativas, mapas de afetos e enunciados discursivos, privilegiando o caráter ético-



 

3 
 

JORNADA DE INICIAÇÃO CIENTÍFICA DA FAACZ - 2025  

estético-político da experiência investigada. A interpretação não busca representar uma realidade externa 
de forma objetiva, mas sim extrair sentidos a partir das conexões, identificando singularidades e resistências 
nos modos de subjetivação (Barros; Kastrup, 2015). Essa abordagem reforça a centralidade das pessoas 
como sujeitos ativos do estudo, valorizando suas trajetórias, perspectivas e formas de envolvimento com o 
ambiente acadêmico. 
 
O público desta pesquisa foi composto por mulheres estudantes do ensino superior que se autodeclaram 
negras, do estado do Espírito Santo e matriculadas em instituições de ensino superior localizadas no mesmo 
estado. A captação das participantes ocorreu por meio das redes sociais das pesquisadoras e da instituição 
de ensino, sendo direcionadas a um formulário eletrônico (Google Forms) para coleta de informações de 
contato. Por meio da inscrição, as participantes concordaram com os termos do TCLE (Termo de 
Consentimento Livre e Esclarecido), que detalhou os objetivos e a metodologia do projeto, assegurou a 
liberdade de participação e forneceu os contatos das responsáveis para esclarecimentos ou suporte em caso 
de dúvidas ou desconfortos durante e após a coleta de dados. 
 
Foram realizados encontros, em aplicativo de videoconferência  online, que permitiram captar tanto as 
experiências individuais quanto coletivas das participantes, buscando compreender de que forma as 
violências raciais impactaram processos cognitivos, como memória, atenção, linguagem e aprendizagem, e 
como as estudantes desenvolveram estratégias de resistência e invenção no ambiente acadêmico. Não foram 
utilizados recursos de gravação audiovisual nem transcrição integral; as pesquisadoras se valeram da escuta 
atenta, conforme o método cartográfico, de registros pessoais em diários de campo e da análise de 
implicação. O projeto foi aprovado pelo Comitê de Ética em Pesquisa (parecer nº 7.536.995). Os dados 
coletados foram analisados de maneira interpretativa, com ênfase nas narrativas e experiências relatadas, 
buscando identificar os padrões de impacto das violências raciais sobre os processos cognitivos. 
 
 
4 – RESUTADOS E DISCUSSÕES OU ANÁLISE DOS DADOS 
 
A análise que se segue desdobra-se como o traçado de um mapa, não para descrever um território fixo e 
objetivo, mas para acompanhar os processos de invenção e resistência que emergiram das narrativas e 
vivências registradas nos diários de campo. Com base no método cartográfico, identificaram-se pistas que 
revelam como a violência racial impacta a cognição e como a dor se transforma em criação. 
 
Pereira et al. (2025) evidenciam, em seu artigo, a urgência em discutir os impactos das violências raciais 
no desenvolvimento cognitivo. Nessa perspectiva, o presente estudo se propõe a complementar tal 
discussão de modo prático, ao inserir os indivíduos como protagonistas do processo investigativo e da 
produção de conhecimento, reconhecendo suas experiências e narrativas como elementos constitutivos e 
legítimos na compreensão das relações entre violência racial e cognição. Ainda nessa direção, utiliza-se 
nomes fictícios inspirados em personagens da literatura de Conceição Evaristo ao tratar dos relatos de 
mulheres que participaram dessa pesquisa, no intuito de manter os sujeitos de pesquisa em um lugar humano 
e de protagonista, ofertando um nome próprio ao invés de siglas enquanto mantém-se o cuidado ético de 
preservar a identificação das participantes. 
 
PISTA 1: O AFETO DA DOR E O IMPACTO NA COGNIÇÃO  
Essa primeira pista evidencia a articulação entre o afeto da dor e o impacto direto na cognição das 
participantes. Sob a lente do dispositivo da racialidade (Carneiro, 2023), compreendemos que essa dor não 
se restringe a uma vivência individual, mas uma manifestação da violência sistêmica que atua como um 
epistemicídio, uma linha dura do dispositivo da racialidade que busca deslegitimar a capacidade intelectual 
de sujeitos racializados (Carneiro, 2023). Em diálogo com Vygotsky, essa desqualificação se revela no 
nível das funções psicológicas superiores , como a atenção e a memória, fragilizadas por um ambiente social 
hostil. A sensação de não ser adequada e as dificuldades de concentração, relatadas nos diários de campo, 
são, portanto, o produto de uma mediação social marcada pelo racismo, que penetra e desorganiza os 
processos internos de aprendizagem e pensamento.(De La Taille et al., 1992) 
 



 

4 
 

JORNADA DE INICIAÇÃO CIENTÍFICA DA FAACZ - 2025  

Uma das pautas levantada pelas participantes foi o cansaço de precisar constantemente se explicar e educar 
os outros sobre racismo, um fardo do letramento racial que recai sobre as próprias vítimas. Essa 
responsabilização simbólica atua como um dispositivo de silenciamento e desgaste por deslocar para o 
sujeito negro o peso da pedagogia sobre a própria dor. O ato contínuo de se autoexplicar invalida o lugar 
de fala, transformando o sujeito em objeto de esclarecimento e retirando-lhe o direito de existir sem 
justificar-se. Esse processo produz um cansaço que ultrapassa o corpo: ele altera a relação do indivíduo 
com a realidade, interferindo na atenção, na motivação e na capacidade de engajamento cognitivo 
 
Nesse contexto, observa-se uma inversão simbólica da responsabilidade. Essa inversão é uma das formas 
sutis do epistemicídio descrito por Carneiro (2023), por transferir ao oprimido a tarefa de educar o opressor, 
naturalizando a desigualdade de saberes e reforçando a estrutura racial de poder. O ‘branco’, nesse caso, 
deveria se responsabilizar por reconhecer sua própria ignorância e agir sobre ela, em vez de imputar ao 
negro a culpa por sua incapacidade de enxergar o pacto da branquitude que o beneficia. Como trazido por 
Senhora das Luminescências, que expressou desconforto com certos termos utilizados socialmente ao se 
referirem a pessoas negras, como “pessoas não brancas” ou “pessoas de cor”. Embora tais expressões 
possam ser interpretadas como tentativas de adotar uma linguagem inclusiva ou descolonizada, elas também 
revelam a permanência da branquitude como referência central. Ao definir o outro pela negação, o não 
branco, reforça-se a posição do branco como medida universal de humanidade e racionalidade. Como 
observa Foucault (1999), as práticas discursivas não são neutras: elas classificam, controlam e produzem 
sujeitos. Nomear o outro como “não branco” reafirma a centralidade da branquitude e nega ao sujeito 
racializado o direito à autoexistência, restringindo-o a existir apenas em contraste com o padrão branco. 
 
Em outras falas emergiu-se o discurso da “mulher negra que aguenta tudo”, expressão de um ideal de força 
que funciona como instrumento de silenciamento e desumanização. Nesse imaginário, não há espaço para 
a vulnerabilidade nem para a escuta sendo preciso guardar, suportar, resistir. Como afirmou Fémina 
Jasmine, “a força tem um custo”, e esse custo é a dor invisibilizada, o cansaço que se acumula nos corpos 
e mentes das mulheres negras. A partir das falas, também se observou um processo de distanciamento 
subjetivo das questões raciais. Ao serem questionadas sobre o racismo, algumas participantes o descrevem 
como algo cotidiano, quase banal, reconhecendo seu caráter negativo, mas tratando-o como comum. Essa 
normalização da violência revela o quanto o racismo se infiltra nas estruturas de pensamento e se torna 
parte do horizonte da vida cotidiana, não porque seja natural, mas porque é naturalizado. Em certos 
momentos, esse distanciamento produz um deslocamento simbólico da causa do sofrimento. Algumas 
participantes pareciam atribuir a si mesmas a origem da dor, como se “ser negra” fosse o motivo do racismo, 
e não o contrário. Esse mecanismo discursivo, ao retirar do racismo o estatuto de violência, mantém a lógica 
da dominação e sustenta o que Carneiro (2023) denomina de dispositivo da racialidade, um sistema que 
não apenas oprime, mas também ensina o oprimido a compreender sua opressão como algo natural e 
inevitável. 
 
Nas experiências acadêmicas, emergiram dois cenários distintos. Em um deles, as participantes afirmaram 
não perceber dificuldades explícitas em seu desempenho,ao longo da vida, que o racismo “não era sobre 
elas”, mas algo que dizia respeito apenas a quem o praticava. De outro lado, apareceram narrativas 
atravessadas por prejuízos diretos no processo de aprendizagem, expressos em sentimentos de exclusão, 
inferiorização e incapacidade. As falas revelaram a internalização de discursos desvalorizantes, como “não 
sabia que você poderia realizar alguma coisa” ou “esse lugar não é para pretos”, enunciados que reafirmam 
o lugar do não saber e não pertencimento. 
Como problematiza Fémina Jasmine e Rosa Maria Rosa, a ausência de uma escuta atenta e de uma 
observação crítica e sensível às relações raciais no cotidiano acadêmico, por parte do corpo docente 
contribui para a perpetuação do racismo institucional, uma vez que os próprios professores, ao não 
reconhecerem essas dinâmicas, reproduzem o silenciamento e o não acolhimento das experiências raciais 
em sala de aula. Essa omissão impede que o ambiente de aprendizagem se constitua como espaço de troca 
e de valorização da diversidade. 
 
Contribuindo com o que relata Inguitinha : a presença da solidão acadêmica como uma experiência que 
atravessa as trajetórias de estudantes negras no ensino superior, manifestando-se na desmotivação e no 
afastamento das relações interpessoais. Essa solidão não se restringe a uma vivência individual, mas 



 

5 
 

JORNADA DE INICIAÇÃO CIENTÍFICA DA FAACZ - 2025  

expressa os efeitos do epistemicídio que opera na universidade ao deslegitimar saberes e presenças 
negras.(Carneiro, 2023) 
 
Assim, esses relato evidenciam como as violências raciais podem incidir nos processos cognitivos e 
afetivos, produzindo modos de existir marcados pela resistência e pela necessidade constante de 
(re)invenção de si no espaço acadêmico. Nas falas sobre autoimagem, emergiram expressões de 
autodesvalorização profundamente marcadas por estereótipos raciais. Referências como “boca de quem usa 
drogas”, “testa de amolar facão” ou “soltar a vassoura” foram evocadas pelas participantes como 
recordações de ofensas sofridas desde a infância. 
 
Muitas participantes também relataram que seus cabelos foram alisados para atender às convenções do “liso 
perfeito”, internalizando o estereótipo de que o cabelo crespo seria “ruim” ou “difícil”. Essas experiências 
expressam o controle simbólico do corpo negro e a tentativa de moldá-lo ao ideal branco, gesto que, 
segundo Carneiro (2023), integra o funcionamento do dispositivo da racialidade, ao impor uma estética e 
uma racionalidade hegemônicas. 
 
Tais violências simbólicas não apenas ferem a autoestima, mas também se internalizam como mecanismos 
de regulação cognitiva e emociona. Esses relatos evidenciam como o racismo atinge a dimensão estética e 
subjetiva, transformando o corpo negro em território de dor e controle. Demonstram que o afeto da dor, 
produzido pela violência racial, atua como mecanismo de regulação cognitiva e emocional. O racismo, ao 
ferir a autoestima e deslegitimar o saber, reorganiza como o sujeito negro percebe, sente e pensa, afetando 
sua relação com o conhecimento, com o outro e consigo mesmo. 
 
Em diálogo com Henri Wallon (1968), compreende-se que a cognição se constitui nas relações afetivas e 
sociais. Para o autor, emoção, motricidade e pensamento formam uma unidade indissociável no 
desenvolvimento humano. Dessa forma, o sofrimento racial não é exclusivamente um estado emocional, 
mas um fator que estrutura e transforma a atividade cognitiva, afetando a atenção, a motivação e a memória, 
funções essas que dependem do vínculo afetivo e do sentimento de pertencimento. As narrativas das 
participantes evidenciam como a dor, produzida pela violência racial, reorganiza o modo como percebem, 
sentem e pensam, influenciando diretamente sua relação com o conhecimento e com o mundo. 
 
Entretanto, essa mesma dor também se converte em ponto de virada e criação. Como expressa Rosa Maria 
Rosa, “não trocaria quem sou, minha experiência, meus traços, minha identidade, não trocaria nada disso, 
tenho orgulho de mim, do meu processo e do que fui aprendendo e construindo, seja de forma individual 
ou coletiva. Mas essa dor, essa dor eu trocaria.” Esse testemunho sintetiza a contradição vivida pelas 
participantes: o orgulho de existir e resistir, mas o desejo de não precisar mais resistir para existir. Assim, 
o afeto da dor, ao mesmo tempo que opera como dispositivo de controle e de subjetivação, torna-se também 
matéria de resistência e invenção, abrindo espaço para a reconstrução da autoestima, do pensamento e das 
formas de viver, como articulado por Kastrup (2007). 
 
PISTA 2: A INVENÇÃO DE SI E DO MUNDO COMO RESISTÊNCIA 
A segunda pista explora a invenção de si e do mundo como uma potente forma de resistência diante do 
epistemicídio. Se a dor e o impacto na cognição (Pista 1) revelam as marcas da violência racial, a análise 
das experiências das participantes aponta para um movimento de criação de novas trilhas de pensamento e 
existência. Longe de ser um processo de mera adaptação, essa invenção se configura como um ato de 
aprendizagem inventiva, na qual as estudantes não apenas reagem ao racismo, mas ativamente criam novas 
possibilidades para si e para seu entorno. Tal perspectiva encontra ressonância na obra de Virgínia Kastrup, 
que afirma que a “aprendizagem, é sobretudo, invenção de problemas, é experiência de problematização” 
(Kastrup, 1998, p. 108).  
 
A escuta dos encontros revelou que o epistemicídio, descrito por Carneiro (2023), não atua apenas como 
apagamento do conhecimento, mas também como ferida subjetiva que atinge a autoconfiança e a relação 
com o aprender. Uma das participantes, Rosa Maria Rosa, expressa esse atravessamento: 

“Recordo como quando era próxima dessa amiga, depois de um tempo tudo que eu fazia 
era colocado como menor…Até meus relacionamentos. Parecia que eu me incomodava 
apenas por existir. Essa sensação reverberou em minha memória, atenção e disposição de 



 

6 
 

JORNADA DE INICIAÇÃO CIENTÍFICA DA FAACZ - 2025  

estar nos espaços acadêmicos muitas vezes eu não queria ir para a faculdade, pois sabia 
que estaria diante de quem me violentou.” 
 

Ao tomar consciência do vivido, ela reconhece o impacto do racismo em sua autoestima e em seu 
desempenho cognitivo, especialmente nas situações em que precisa se expor, como apresentações e 
avaliações. Contudo, esse reconhecimento inaugura o que Kastrup (1998) denomina de “aprendizagem 
inventiva”; a passagem da dor à criação de novos modos de existir, impulsionando a invenção de si e do 
mundo. Ao se depararem com essas violências raciais no espaço acadêmico, as participantes problematizam 
a realidade, buscando ativamente novas formas de se relacionar com o conhecimento, com o coletivo e com 
sua própria subjetividade.  
 
A Pista 2, portanto, traça uma composição sobre o potencial criativo de seus movimentos de resistência, 
que forjam novos caminhos para o devir acadêmico e de vida.Esse processo de invenção não ocorre 
isoladamente. Vygotsky (1991), ao discutir a atividade criadora e a Zona de Desenvolvimento Proximal 
(ZDP), mostra que o desenvolvimento humano é essencialmente mediado pela relação com o outro. Nos 
encontros e trocas entre as participantes, constituiu-se uma ZDP coletiva, onde cada mulher pôde ampliar 
sua compreensão sobre si mesma e sobre as experiências de racismo, a partir do diálogo e do apoio mútuo. 
 
Em seu discurso Dolores Feliciana trouxe à tona um episódio marcante, um caso de racismo em seu local 
de trabalho na qual um homem invadiu o espaço de uma colega e tocou em seu cabelo, comparando-o a um 
“ninho de passarinho”. Na ocasião, ela relatou posicionar-se de forma firme contra o agressor. E assim 
como os relatos de Dolores Feliciana, que exemplificam a dimensão coletiva das violências raciais; dentro 
desses novos caminhos para a resistência, existe uma rede de apoio que torna-se espaços de sustentação 
simbólica e emocional, permitindo que as dores sejam partilhadas e ressignificadas. Assim, o coletivo se 
apresenta como ferramenta de invenção e resistência. Tornando também o próprio grupo de pesquisa uma 
rede de escuta para ouvir e discutir sobre esse assunto, criando espaço para falar sobre as dores do racismo 
sem repressões.  A invenção de si emerge das experiências vividas, inclusive daquelas marcadas pela dor e 
pela violência racial. Nessas experiências, as relações assumem papel central, pois é no encontro com o 
outro que se produzem movimentos de resistência e de criação de novos modos de existir. Assim, as redes 
afetivas e coletivas não somente amenizam a dor, mas possibilitam a transformação dela em potência de 
invenção e reafirmação de identidade(Kastrup, 2007; Carneiro, 2023; Wallon, 1968).    
 
Para Wallon (1968), as dimensões afetiva, cognitiva e motora são inseparáveis e formam um todo dialético 
no desenvolvimento humano. Nessa perspectiva, o ser humano é uma totalidade integrada, em que emoção, 
movimento e pensamento se entrelaçam num processo contínuo de construção de si. A alternância entre o 
predomínio do afeto e o da cognição impulsiona a invenção do corpo e da subjetividade, sempre em relação 
com o meio social. Assim, a cognição, longe de ser uma função puramente racional, é atravessada pelos 
afetos e pelas interações coletivas, o que permite compreender o sujeito como alguém em constante 
processo de transformação. Nas narrativas das estudantes, essa invenção de si é sentida antes mesmo de ser 
plenamente articulada, percebida nas mudanças de postura, autoconfiança e expressão diante dos outros; 
movimentos que evidenciam a ação conjunta do corpo, do afeto e do pensamento. Tal compreensão dialoga 
com a concepção de Kastrup (2007), que define a cognição como um processo inventivo, no qual o sujeito 
cria a si mesmo ao engajar-se com o mundo. Tanto em Wallon quanto em Kastrup, o conhecer é 
indissociável do viver: a cognição não apenas reflete o real, mas o inventa, tornando-se, assim, também um 
campo de resistência e criação de novas formas de existência. 
 
As mudanças nas reações à dor, configuram uma resposta ao epistemicídio, já que diante do “sequestro da 
razão”, as estudantes inventam não uma razão individual, mas uma razão coletiva, que se enraíza em suas 
identidades e nas experiências compartilhadas com outras mulheres negras. Trata-se de uma racionalidade 
descolonizada, forjada nas vivências e afetos que atravessam a coletividade racializada. Assim, o 
dispositivo de poder (Carneiro, 2023) perde força em seu intento de inferiorizar essas mulheres, e a 
invenção torna-se uma contra-ofensiva coletiva à violência racial. 
 
 



 

7 
 

JORNADA DE INICIAÇÃO CIENTÍFICA DA FAACZ - 2025  

5 – CONCLUSÃO OU CONSIDERAÇÕES FINAIS 
A presente pesquisa evidenciou que as violências raciais, para além de um problema social e estrutural, 
manifestam-se como uma força que atravessa os processos cognitivos e afetivos, interferindo na memória, 
na atenção, na motivação e na autopercepção de estudantes negras. Os relatos cartografados revelaram 
como as violências raciais produzem rupturas na confiança intelectual, instaurando o que Carneiro (2023) 
denomina dispositivo da racialidade, uma engrenagem que silencia e deslegitima saberes. Contudo, ao 
mesmo tempo em que fragiliza, essa dor se converte em ponto de criação, permitindo que as participantes 
transformem a experiência de ferida em potência inventiva, reafirmando o papel da cognição como campo 
de resistência e reconstrução de si (Kastrup, 2007; Wallon, 1968; Vygotsky, 1991). 
 
A pesquisa-intervenção, aliada ao método cartográfico, mostrou-se fundamental para compreender o 
movimento vivo da experiência. Longe de produzir verdades fixas, o método acompanhou os fluxos de 
afetos, discursos e invenções, permitindo que a análise se desse entre pesquisadoras e participantes, entre 
dor e criação, entre o individual e o coletivo. Assim, mais do que observar, o ato de pesquisar tornou-se um 
exercício integral no qual o conhecimento foi produzido no encontro e pela implicação. 
 
Enquanto autoras e pesquisadoras, também fomos atravessadas por este processo. A cartografia nos 
convocou a repensar nossas próprias posições enquanto mulheres, estudantes e sujeitas implicadas nas 
relações de poder que atravessam o espaço acadêmico. Escutar as narrativas das participantes mobilizou 
em nós afetos, reconhecimentos e deslocamentos, fazendo da pesquisa um campo de transformação 
compartilhada. Essa afetação deslocou nossos olhares, chamando atenção para pontos antes não vistos e 
provocando reflexões sobre nossas próprias histórias e lugares de fala.  
 
O processo nos fez refletir sobre o letramento racial e sobre como a ausência dele pode se tornar uma forma 
de violência, ao invalidar identidades e vivências. Compreendemos que o sofrimento racial, 
independentemente da tonalidade de pele negra, é legítimo e que comparar dores dentro da própria 
comunidade racializada apenas aprofunda feridas que deveriam ser cuidadas coletivamente. Nesse sentido, 
a pesquisa-intervenção mostrou-se uma conversa viva, e não um roteiro rígido: um campo de trocas em que 
as pesquisadoras precisaram reconhecer seus limites, oferecer escuta e, quando necessário, suporte clínico, 
sem, contudo, ultrapassar o escopo ético da investigação. A cartografia também nos ensinou sobre a 
delicadeza dos silêncios. Por vezes, sentimos a tendência de preencher lacunas, interpretar excessivamente 
ou projetar significados onde havia incerteza. Foi preciso aprender a “podar” o ímpeto analítico, respeitando 
o não dito e os limites entre compreender e julgar. Esse exercício de contenção e cuidado foi desafiador, 
especialmente diante das múltiplas camadas de violência narradas (física, simbólica e racial) que 
despertaram indignação, empatia e/ou lembranças de nossas próprias vivências. 
 
Algumas de nós sentimos medo de ultrapassar os limites da análise de implicação ao escrever os diários de 
campo, reconhecendo que nossas emoções e histórias atravessavam o processo de pesquisa. Optamos por 
incluir essas implicações de forma explícita, como marca ética da escrita, sem impor nossa verdade sobre 
a das participantes. Compreendendo a necessidade de sustentar um engajamento ético e político sem perder 
o rigor teórico, reconhecendo que a escrita comprometida não deve se sobrepor à escuta das experiências e 
à responsabilidade de produzir conhecimento situado.  
 
Essas vivências reforçaram a compreensão de que pesquisar o racismo é inevitavelmente se implicar nele; 
é olhar para as feridas coletivas e pessoais que nos constituem. Nesse movimento, a pesquisa não apenas 
revelou os efeitos do racismo nas trajetórias acadêmicas das participantes, mas também fez emergir, em 
nós, um processo de aprendizagem inventiva, um pensar-sentir em constante transformação. E assim, fomos 
chamadas a reinventar nosso modo de pesquisar, escutar e existir no universo acadêmico.  
 
Como caminho para futuras reflexões, compreendemos a urgência de ampliar os espaços de valorização de 
saberes outros no ensino superior, saberes negros, indígenas, populares e comunitários, que desestabilizam 
o monopólio do conhecimento ‘eurocentrado’ e afirmam a pluralidade de modos de existir. Sugerem-se, 
ainda, novos estudos que explorem de forma contínua o impacto das violências raciais na cognição e na 
saúde mental, bem como práticas pedagógicas que acolham a diferença como potência inventiva.  
 



 

8 
 

JORNADA DE INICIAÇÃO CIENTÍFICA DA FAACZ - 2025  

Reconhecer isso é ampliar a compreensão sobre o que significa pensar e aprender em um país ainda marcado 
por heranças coloniais que produz modos de exclusão que se inscrevem no corpo e na mente de todos nós. 
Assim, as linhas cartografadas neste trabalho não se encerram aqui. Elas permanecem abertas, vibrando nas 
vozes que resistem, nas memórias que se reinventam e nas aprendizagens que se constroem em comum. O 
que se criou foi mais do que um estudo: foi um território de encontros, afetos e transformações, onde o 
pensar e o sentir se tornaram inseparáveis; e no qual, ao acompanhar o Outro, também nos tornamos outras. 
 
 

6 – AGRADECIMENTOS 
 
Agradecemos a FAPES pelo apoio através de Bolsa de Iniciação Científica.  
 
 
7 – REFERÊNCIAS  
 
1. BARROS, Laura Pozzana de; KASTRUP, Virgínia. Cartografar é acompanhar processos. In: 

PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virgínia; ESCÓSSIA, Liliana da (org.). Pistas do método da 
cartografia: pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. 2. ed. Porto Alegre: Sulina, 2015. p. 
52-75. 

2. CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser como 
fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023. 

3. DE LA TAILLE, Yves; OLIVEIRA, Marta Kohl de; DANTAS, Heloysa. Piaget, Vygotsky, 
Wallon: teorias psicogenéticas em discussão. São Paulo: Summus, 1992.  

4. KASTRUP, Virgínia. “Aprendizagem, arte e invenção.” Psicologia em Estudo, Maringá, v. 6, n. 1, 
p. 17-27, jan./jun. 2001. 

5. KASTRUP, Virgínia. A cognição contemporânea e a aprendizagem inventiva. Arquivos Brasileiros 
de Psicologia, v. 49, n. 4, p. 108-122, 1998. 

6. KASTRUP, Virgínia. A invenção de si e do mundo: Uma introdução do tempo e do coletivo no 
estudo da cognição. Belo Horizonte : Autêntica , 2007. 

7. PASSOS, Eduardo; BARROS, Regina Benevides de. A cartografia como método de pesquisa-
intervenção. In: PASSOS, Eduardo; KASTRUP, Virgínia; ESCÓSSIA, Liliana da (Orgs.). Pistas 
do método cartográfico: pesquisa-intervenção e produção de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 
2015. 

8. PEREIRA, Stéfani Martins; UCELLI, Luana da Silva; LAIGNIER, Rayssa da Silva; 
NASCIMENTO, Luana Alves do. Impactos das violências raciais no desenvolvimento cognitivo: 
o epistemicídio e o racismo científico. Revista Brasileira de Pesquisa em Saúde, Vitória, v. 27, supl. 
2, p. 158-166, 2025. 

9. VYGOTSKY, Lev S. A formação social da mente: o desenvolvimento dos processos psicológicos 
superiores. 4. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1991. 

10. WALLON, Henri. A evolução psicológica da criança. Tradução de Ana Maria Bessa. Lisboa: 
Livraria Armand Colin, 1968. Distribuído no Brasil pela Livraria Martins Fontes. 


